
Hamba Yang Mengharap Kasih-Nya
Sofwan bin Nadi

15 Muharram 1445
2 Agustus 2023

Bengkulu

Dzikir Taubat
Sebuah Kontemplasi

Pengantar Ber-Tarekat



2

Kata Pengantar

Allah adalah sebutan, asma, bagi tuhan, sebagai kasih
sayang untuk hamba yang ingin menyebutNya. Asma, ismun,
sumuwun, samaa-un, maknanya tinggi, luhur. Istimewa, dari
bahasa istamawa, bermakna berhak/ bertempat diluhurkan.
Tuhan sang istimewa. Entah bagaimana kosa kata ini diserap
ke dalam bahasa Indonesia? Ini pertanda arif bijaknya
pendahulu di Nusantara. Sumuwun dawuh atau sumuhun,
artinya memuliakan kata-kata, sikap menerima. Ismun
berarti nama. Keduanya serupa dalam arti. Ismun tinggi,
namaa-un atau numuwun juga tinggi, naik. Baik ismun atau
nama, keduanya untuk memuliakan.

Puji milik Allah. Ubun di kepala manusia berada dalam
genggamNya, hati dalam dada berputar dalam mauNya, ruh
yang-mana dari amarNya. Doa yang terbaik dan salut yang
teristimewa hak nabiNya, Muhammad saw, kekasihNya,
panduan bagi setiap hamba awwabiin, yang tengah berjalan
menujuNya.

Kontemplasi. Ya, tulisan di sini tentang kontemplasi.
Tulisan ini bukan untuk memuaskan pembaca dengan dalil-
dalil sebagai pembenaran. Kontemplasi menurut Kamus
Besar Bahasa Indonesia adalah renungan dan sebagainya
dengan kebulatan pikiran atau perhatian penuh. Sedangkan
dalil disediakan bagi orang yang mencari kepastian petunjuk



3

apakah jalan yang ditempuh ke arah yang dimaksud. Ketika
arah sudah ditemukan bahwa itulah jalan yang dimaksud,
lalu bagaimanakah dia bisa menitinya dengan nikmat,
dengan happy, dengan enjoy. Nah, di sini kontemplasi
dilakukan.

Menjalani perjalanan, apalagi alur-alur rutenya yang
panjang dan bertantangan, tidak hanya memerlukan fisik
yang fit, tetapi juga mental dan emosional yang tidak hanya
sehat tetapi juga happy. Dengan begitu maka peniti jalan
tidak akan terserang muntah atau jengah. Begitu juga
menjalan jalan hidup sebagai manusia.

Tulisan ini kontemplasi terhadap spiritualitas ajaran
dalam agama, kalaupun berbeda pandangan itu niscaya, rasa
maklum paling tidak akan terbit untuk menghormati.

Selamat membaca. Terima kasih.



4

Daftar Isi

Kata Pengantar – 2
Daftar Isi – 4
Syareat Makrifat Tarekat Hakekat – 5
Pembelajaran Kaum Dewasa – 7
Memperkaya Dengan Kebaikan – 9
Perihal Tuhan Maha Mendengar – 10
Baiat, Dan Jadilah Pengelana – 11
Berhenti, Maka Ingat Kubur – 14
Hak Ditakuti Milik Tuhan – 15
Kecerdasan Ber-Takwil – 16
Tarekat Sorot Cahaya Syareat, Bukti Makrifat – 19
Keterampilan Menjaga Fokus – 21
Kontemplasi Dzikir Taubat – 23
Menyepi Di Gua Hira – 28
Ruh dan Dosa – 30
Desekularisasi – 32
Paham Tidak Konsisten – 36
Daerah Prosedur – 39
Majlis Dzikir Lab Kontemplasi Kaum Tarekat – 43
Obsesi Sepanjang Kesadaran – 50
Bertarekat Warisan Tradisi – 51
Penutup – 54
Pedoman Transliterasi – 57
Sekelumit Tentang Penulis – 58



5

Bismillaahi r rochmaani r rochiim
Al chamdu li l laahi robbi l-‘a’a’lamiin
Sholla l laahu wa sallama ‘a’laa sayyidinaa muchammadin
Wa ‘a’laa aalihi wa shochbihii ajma-‘i’i’n
Ammaa ba’d

Syareat Makrifat Tarekat Hakekat
Di sini kita berupaya untuk beralih dari cara membaca

yang sekuler kepada cara membaca yang tidak sekuler.
Cara membaca yang sekuler adalah cara membaca

bagian-bagian dan menyikapi mereka secara terpisah-pisah.
Bahasan di sini khusus tentang Syareat-Makrifat-Tarikat-
Hakekat. Selanjutnya disingkat SMTH. Cara membaca yang
tidak sekuler adalah cara membaca yang menjadikan SMTH
sebagai satu kesatuan yang utuh, tidak dipisah-pisah.
Terserah apapun dalil yang digunakan; bagaimanapun dalil
itu didapat.

Jika pembaca mau, pemahaman perihal SMTH yang
belum sampai kepada bentuk rumah (lihat gambar a), dapat
melakukan kontemplasi untuk mengubahnya ke bentuk
rumah di gambar a. Kesan gambar a masih terpenggal-
penggal. Bagaimana bentuk itu agar menjadi bentuk yang

Cara membaca dari terpisah-pisah (kiri) menuju menjadi kesatuan (kanan)



6

lebih solid? Ubah gambar a ke bentuk gambar b dengan
menggeser bagian tihang makrifat dan tihang tarekat dan
atap diperbaiki bentuknya ke bentuk seperti di gambar c.
Gambar c adalah model satu-kesatuan di mana masing-
masing dari SMTH sudah bukan lagi segmen-segmen yang
terpisah-pisah. Mungkin begini pemahaman dan praktek
baginda Nabi Muhammad SAW tentang SMTH.

Yakni, ketika mempraktekan S ketika itu juga beliau di
posisi H, ketika itu juga keadaan M beliau dan itulah T yang
beliau nyatakan. Tidak seperti yang kita pahami, ketika S,
hilang di H, dan sebaliknya ketika di H, hilang S-nya. Begitu
juga, ketika menjalankan M, lepas di T, dan sebaliknya ketika
menyatakan T, senyap di M.

S itu adalah konsep yang meng-M-kan H, sekaligus, itu
jalan T yang mengantarkan kepada H; sekaligus adanya T
menjadi pertanda adanya M.

Syareat itu adalah pertanda kenal hakekat; dengan
syareat berarti terhantar kepada hakekat. Hakekat itu adalah
konsep yang meniscayakan syareat; dengan hakekat berarti
menarik perwujudan syareat. Sisi syareat itu muka lain sisi
hakekat, dan sebaliknya, hakekat itu muka lain sisi syareat.

Sisi makrifat itu muka lain sisi tarekat, dan sebaliknya,
sisi tarekat itu muka lain dari sisi makrifat. Ada sisi makrifat
dan sisi tarekat, keduanya, adalah yang meniscayakan ada
sisi syareat dan sisi hakekat. Kalau belum begini konsep yang
dicapai, lanjutkan proses kontemplasi. Jika sudah tercapai,
uji-coba dalam praktek, sehingga dipahami makna ichsan
yang baginda Nabi saw jelaskan begini: “sembahlah Allah se
akan-akan kamu melihatNya, kalau tidak melihatNya,



7

(sadari) Dia melihatmu”. Lalu geser hasil kontemplasi dalam
konsep ke kontemplasi dalam perilaku. Ketika di tahap ini,
kita memerlukan teman dan guru. Menurut QS Al-Ashr, kita
akan selamanya merugi atau gagal selama belum memiliki
mitra yang tepat untuk saling berwasiat dalam panduan
(tawashow bil-chaq) dan komitmen (tawashow bis-shobri).

Pembelajaran Kaum Dewasa
Proses kontemplasi dalam diri seperti disebut di atas

adalah kegiatan mental atau olah minda untuk mengambil
kesimpulan bagi diri sendiri, meski dari kegiatan bermitra,
baik dengan rekan sebaya maupun dengan guru. Ini adalah
kegiatan pembelajaran kaum dewasa.

Kaum dewasa adalah orang yang sudah memiliki
kesadaran dan kewarasan untuk membedakan mana yang
baik dan mana yang buruk; mana yang hak dan mana yang
batil.

Kaum dewasa adalah orang yang sudah memiliki
kesadaran akan makna Laa ilaaha il-lallaah: tidak ada tuhan
selain Allah; tidak ada se benar-benar mitra kecuali Allah;
tidak ada se benar-benar guru kecuali Allah. Manusia yang
benar, yang bukan nabi dan rasul, bukan berarti semua
perkataannya diambil. Manusia yang keliru bukan berarti
semua perkataannya ditolak. Teman, bukan berarti semua
perkataan dan perbuatannya diambil. Guru, bukan berarti
semua perkataan dan perbuatannya diambil.

Karena itu, kaum dewasa tidak terhalangi untuk
menjadi pembelajar oleh adanya sebab kesan buruk atau
kesan batil satu atau beberapa dari perkataan atau tindakan



8

seorang teman atau seorang guru, atau dari suatu
komunitas. Yang baik, baik untuk diambil, meskipun
tertanam dalam kotoran. Yang buruk, buruk untuk diambil,
meskipun ada dalam benda yang thoyib. Jadi persoalannya
tinggal tanya diri sendiri: Apakah diri ini benar-benar kaum
dewasa? Jika belum, maka kontemplasi untuk menjadi kaum
dewasa terlebih dahulu.

Di muka bumi ini, di manapun, tidak ada yang murni
baik semua, tidak ada yang murni buruk semua. Kerja
manusia hidup di muka bumi tinggal lagi memilih yang baik-
baik, menandai yang buruk-buruk sebagai rambu untuk tidak
diambil. Setiap kita perlu belajar dengan keterampilan ini.
Kita perlu dewasakan diri dengannya. Doa sapu jagad juga
mengandung ajaran akan pentingnya keterampilan ini. Apa?

“Wa qinaa ‘a’dzaaban naar” dan jagalah kami dari
siksa neraka. Di sini bukan: Jauhkan kami dari siksa. Terjaga
bukan berarti tidak masuk komplek. Biar masuk komplek
gardu listrik, tetapi tidak tersengat listrik. Bagaimana bisa?
Tentu saja ini memerlukan keterampilan dan pelatihan.
Kuncinya: Belajarlah menjadi kaum dewasa.

Menjadi kaum dewasa tidak berarti menunggu usia
tua. Remaja yang baru masuk usia akil-balig yang beruntung
boleh jadi terdidik sejak awal untuk menjadi kaum dewasa
dibanding orang berumur tua yang belum beruntung.

Jadi, bila kita memiliki fokus ingin mendapat lezat
dalam dzikir dan kebetulan ada majlis dzikir atau majlis
tarekat yang dekat, kita masuk ke sana. Peroleh apa yang
dituju. Biarpun di sana ada hal-hal yang kita tidak setuju,
atau bahkan sesat menurut orang. Biarlah, mungkin di



9

tempat lain, atau di waktu lain, ada penjelasan yang toleran
perihalnya, di samping penjelasan yang intoleran kepadanya.
Tetaplah kita sebagai diri sendiri; tetap dalam fokus yang kita
tuju! Jangan abaikan kesempatan kali ini karena menunggu
yang lain. Yang lain itu belum tentu akan datang.

Memperkaya Dengan Kebaikan
Manusia di Nusantara memiliki anugerah kecerdasan

beradaptasi. Ini karakter alamiah yang terbentuk pada
manusia yang hidup di persimpangan arus dunia. Betapa
radikal pikiran orang di Nusantara pada akhirnya akan
enggan merugikan orang lain dengan pikiran dan idenya itu.
Ini kecerdasan beradaptasi dari manusia di Nusantara. Pada
awal ketika ide radikal itu datang, memang muncul keonaran
karenanya. Tetapi pada giliran berikutnya, toleransi dan
kedamaian adalah pilihan idealnya. Meski, kembali kepada
pilihan idealnya tetap memerlukan tindakan represi dari
aparat.

Kaum dewasa bercirikan keterampilan memperkaya
dengan kebaikan. Di manapun, dengan siapapun, kapanpun
dia hanya fokus mengambil kebaikan, meskipun dari tempat
yang kotor, tanpa kekotoran mengotori dirinya. Tidak ada
yang menghalangi. Tidak ada yang menghentikan. Idealisme
yang dia miliki hanya memperkaya dengan kebaikan. Ini
tipologi manusia yang beruntung.

Dunia memang bukan tempat yang murni baik semua,
atau kotor semua. Tetapi manusia yang beruntung adalah
yang memiliki kesempatan mengambil keuntungan dari



10

setiap peluang yang ditemui. Ini idealisme manusia faa-izin
(beruntung), muflichin (berjaya).

Sebuah momen yang baik, tidak berarti isinya baik
semua, senang semua. Sebuah momen yang buruk, tidak
berarti isinya buruk semua, susah semata. Seringkali yang
baik, yang senang, membuat lalai. Seringkali yang buruk,
yang susah, membuat waspada, kuat dan tangguh. Di tengah
warna-warni ini, manusia ideal mampu melaluinya sebagai
faa-iz muflich. Tidak ada yang diabaikan. Menjadi manusia
fa-iz muflich memerlukan pelatihan keterampilan.

Dunia hanyalah senda gurau. Siapa yang lengah akan
hancur disenda-guraui orang lain. Siapa yang tidak kuasa
dengan ilmu senda-gurau tidak akan menguasai dunia.
Berapa banyak yang ditemui sebagai senda-gurau, ia adalah
kebaikan di masa depan. Berapa banyak yang disangka baik
untuk masa depan menjadi hampa karena dikuasai senda-
gurau. Berapa banyak yang ditemui sebagai main-main, ia
adalah hal serius di masa depan. Berapa banyak yang
disangka serius untuk masa depan menjadi hal nihil karena
dikelabui senda-gurau.

Perihal Tuhan Maha Mendengar
Banyak majlis dzikir didapati bersuara keras dibanding

bersuara lirih. Pihak yang tidak setuju perihalnya biasa
berkata: “tuhan itu maha mendengar, kenapa suara keras?”

Mereka yang mengeraskan suara dzikir bukanlah tidak
tahu atau tidak beriman bahwa tuhan itu maha mendengar.
Suara yang keras bukan terkait pihak di luar dirinya. Suara
yang keras adalah lebih tentang perihal diri pendzikir sendiri.



11

Jika kita mau berdzikir lirih di tengah kawan-kawan
yang berdzikir keras, boleh. Bisa. Malah itu asyik. Suara
mereka yang keras seperti musik bagi kita. Kalau kita lupa
kendali, malah akan tidak terasa ada bagian tubuh yang
bergoyang karena dendang irama keras suara dzikir. Kalau
kita membiarkan ia bergoyang, ada juga yang memberi izin,
meskipun ada yang tidak setuju. Batasi saja agar ia tetap
wajar, dan tidak merusak kesan khusyuk.

Mereka yang mengeraskan dzikir bukan diarahkan ke
luar diri, melainkan sedang menghantamkan suara itu ke hati
yang masih beku, yang masih tuli. Suara yang keras itu
seperti bunyi benturan godam baja mengenai benda yang
dipukul. Bukan baja yang bersuara, melainkan efek benturan
yang mengeluarkan bunyi. Kerasnya suara itu dari upaya
mereka yang keras dalam melembutkan hati yang selama ini
beku. Selama ini tuli.

Suara yang keras juga sering terjadi sebab berkumpul.
Orang yang sedang bersedih saja menjadi mengeluarkan
suara yang keras ketika bersama teman. Di samping, ada
juga karena kebiasaan. Apapun latar belakangnya, fokus saja
kepada tujuan yang ingin dicapai, yaitu melembutkan hati
dan mengenali diri, sebagai tujuan dasar mengapa orang
berdzikir atau bertarekat.

Baiat, Dan Jadilah Pengelana
Baiat adalah pernyataan komitmen. Komitmen yang

puncak hanya milik Allah dan RasulNya, Muhammad saw.
Tidak ada komitmen dalam fokus kecuali kepada Allah. Tidak
ada komitmen kepada arahan kecuali dari RasulNya saw.



12

Tidak boleh ada yang boleh mengambil komitmen final dari
seorang muslim setelah keduanya. Inilah konsekuensi dari
kalimat syahadat yang dinyatakan.

Di setiap kesempatan, orang dihadapkan kepada even
untuk menyatakan komitmen di awal. Sebagaimana dalam
jual beli, penjual sering berkata: “Maukah Anda dengan
barang ini?” Jawab pembeli: “Mau!”. Jawaban yang singkat
ini adalah pernyataan komitmen. Inilah yang disebut baiat.

Memberi baiat kepada suatu komunitas atau seorang
guru, bukan berarti menghentikan atau berhenti dari
memberi baiat lagi kepada komunitas atau orang yang lain
sesudah itu. Berikan baiat, dan jadilah pengelana yang tidak
pernah berhenti. Dalam sejarah banyak dikisahkan seorang
syekh menerima baiat dari nama tarekat yang berbeda-
beda. Juga dikisahkan seorang syekh memberi baiat atas
nama tarekat yang berbeda-beda. Sikap ini konseksuensi
dari pengamal syahadat.

Ketika dalam jual-beli, baiat adalah komitmen untuk
menjadi calon pemilik barang. Lalu apa baiat dalam tarekat?
Mungkin dua contoh berikut membantu penjelasan. Aki
motor atau aki mobil yang baru biasanya perlu diisi air dan
dicas (charge) sebelum dipasang di kendaraan. Sebut saja
proses ini sebagai cas-mula. Aki yang baru biasanya tidak
bisa dicas langsung oleh mesin kendaraan sebelum diberi
cas-mula. Mungkin beginilah hikmah baiat dalam tarekat.
Perapian perlu diberi bibit-api agar mudah terbakar. Bila
bibit-api sudah ada, tiupan sedikit angin saja mampu
menyalakan sekam. Begitu juga hati yang belum diberi bibit-
api dzikir akan sulit dinyalakan oleh hanya kehendak dzikir.



13

QS Al Mujadilah ayat 22: “Ditulis dalam kalbu mereka iman
dan dikukuhkan dengan ruh darinya”. Baiat tarekat adalah
proses mengukir api dzikir dalam kalbu dan menaruh ruh
iman yang diterima secara sambung-sinambung dari guru ke
guru yang bersambung hingga kepada baginda Nabi
Muhammad saw. Baiat berarti mau dihubung-sambung.

Pernyataan baiat dalam tarekat adalah kesediaan
untuk dialiri ruh iman yang berasal dari baginda Nabi saw, di
mana energi perpindahan ruh dan salurannya itu seperti
energi yang berpindah menjalar ke sepanjang rentetan
gerbong-gerbong, di mana gerbong di paling depan adalah
lokomotif baginda Nabi Muhammad saw dengan energi ruh
iman yang amat sangat kuat.

Apa perlunya “berbaiat, maka jadilah pengelana”? Kita
tahu akan kendaraan yang digunakan orang eskimo di
hamparan padang salju yang luas ditarik oleh banyak
serigala. Kereta yang digunakan kesatria Arjuna dalam
perang Baratayuda ditarik oleh banyak kuda. Semakin
banyak hewan penarik akan semakin kuat kereta bergerak.
Inilah perumpamaan memperbanyak baiat dalam tarekat:
Nyala api lebih kuat ketika bibit-api diperbanyak. Energi ruh
iman yang sampai kepada murid akan semakin kuat dari
banyak saluran yang bersambung dari baginda Nabi
Muhammad saw.

Bukankah dengan berbanyak baiat dengan tarekat
yang berbeda-beda akan lebih repot, karena semakin banyak
guru akan semakin banyak ragam kalimat dan tata cara dzikir
yang diterima? Jawabnya: Di mana kita berada, komunitas
majlis dzikir apa yang terdekat dengan kita, tata cara yang



14

biasa mereka lakukan, itulah yang rutin kita pakai untuk
berdzikir. Kembali kepada fokus. Fokus bertarekat adalah
melembutkan hati, semakin mengenal diri, dan beramal
ihsan yang lebih baik. Bukan berbanyak ragam dzikir. Poin
pentingnya pada sanad bersambung kepada baginda Nabi
Muhammad saw. Karena ruh yang inti yang ditanam dalam
kalbu adalah yang datang dari beliau.

Kenapa harus bersambung sanad kepada baginda Nabi
Muhammad saw? Kita tahu soal: (a) Apa sebab stek-silang
tanaman akan tumbuh? (b) Apa sebab cloning bayi tabung
akan menjadi janin yang hidup? Pasti jawaban kita: Stek-
silang suatu batang harus dipasangkan kepada batang
tanaman yang hidup, bila dipasangkan kepada batang dari
yang mati maka stek-silang juga akan mati. Apa artinya
hidup? Ada ruh. Begitu juga jawaban untuk cloning. Sperma
yang dipasangkan dengan sel telur atau ovum tidak akan
hidup jika terus-menerus diletakkan dalam piring kaca.
Mereka pada akhirnya harus ditanam dalam badan seorang
wanita hidup. Artinya ada ruh. Analogi dengan ini, tarekat
yang bersambung sanad artinya ada ruh iman dari Nabi
Muhammad saw, dengan begitu, baiatnya akan menyalakan
api dzikir dalam kalbu, dan api dzikir itu dari baginda saw.

Baiat tarekat dijelaskan sebagian guru di Youtube
https://www.youtube.com/watch?v=szr82dAqzNc

Berhenti Maka Ingat Kubur
Jika kita menemukan guru yang fanatik, yang tidak

mengizinkan murid untuk mengambil baiat dari tarekat yang
lain, maka sadari: murid sedang dalam kubur. Murid dalam



15

keadaan berhenti, tidak bangkit berkelana. Apa yang harus
dilakukan?

Ketika murid menjadi jenazah atau mayat, ketika
murid dalam kubur, maka malaikat akan membangkitkan
dengan pertanyaan-pertanyaan: “Siapa tuhanmu? Siapa
ikutanmu? Apa pedomanmu?” dan seterusnya. Semua
pertanyaan ini adalah modal untuk bangkit. Pertanyaan-
pertanyaan ini dijawab dengan: Guru bukan tuhan, Allah
sang tuhan. Guru bukan ikutan, Muhammad NabiNya sang
ikutan. Guru bukan pedoman, Alquran pedoman. Guru dan
komunitasnya adalah teman-teman yang menjadi mitra
tawashow bil-chaqqi dan tawashow bis-shobri. Lagi, Guru
dan komunitas bukan kiblat kepada arahnya berhadap.
Ka’bahlah kiblat. Jadi ketika murid dalam kondisi dikubur,
perlu ingat akan semua pertanyaan dalam kubur dan ingat
semua pelajaran darinya.

Hak Ditakuti Milik Tuhan
Ketika murid ditakut-takuti agar tidak lagi baiat

setelah baiatnya yang terakhir, maka ingat akan teladan dari
Ayah para nabi, Nabi Ibrahim as (QS Al an-‘a’a’m ayat 81):
“Bagaimana aku takut dari apa yang kamu sekutukan
padahal kamu tidak takut bahwa kamu menyekutukan tuhan
…?” Guru yang menakut-nakuti murid agar rela menjadi
mayat yang dikubur adalah guru yang menisbahkan dirinya
sebagai tuhan kedua. Ia thaghut. Komunitas yang menakut-
nakuti anggota agar rela menjadi mayat dalam kubur adalah
thaghut (diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi takut).
Murid hendaknya tetap fokus kepada tujuan, ambil yang



16

baik, abaikan yang buruk, bangkit dan berkelana. Guru dan
komunitas yang ada bersamanya ambil sebagai sarana untuk
memperbaiki dan meningkatkan ihsan, dan terus berkelana,
sebagai konsekuensi penganut syahadat dan pengamal
tauhid.

Kecerdasan Bertakwil
Surga itu dikelilingi dengan hal-hal yang menjauhkan.

Begitulah fakta-fakta dari kehidupan se hari-hari. Demi ilmu
yang baik, orang mau jauh-jauh menuntutnya meskipun di
lingkungan orang beragama lain. Demi obat yang
bermanfaat, orang tidak peduli meski harus mengambil dari
pohon yang berduri.

Membina perusahaan adalah sangat positif, bahkan ia
adalah kegiatan infak yang mendapat pahala tujuhratus kali
lipat sebagaimana diisyaratkan dalam Alquran. Bila maju,
berkah bagi semua. Bila jumlah bertambah, banyak orang
beroleh peluang kerja. Tetapi untuk itu, dia diterpa rasa
jengkel, lelah, waswas, penat, bahkan godaan-godaan lain
yang menipu, merubah fokus, membuat tidak konsisten atau
tidak intens, tidak terus, tidak mantap. Bubar tujuan.

Ya benar, membina perusahaan adalah amalan infak.
Disebut infak, karena ia merupakan proyek kebajikan. Bajik
merawat vitalitas dalam diri pengusaha, vitalitas diri pekerja,
vitalitas kesejahteraan masyarakat, vitalitas kesehatan siklus
harta masyarakat. Ia juga proyek membuat bumi makmur
dan berkah. Karena itu tuhan mendukung untuk melipat-
gandakan manfaatnya hingga tujuhratus kali lipat.



17

Begitu juga lingkaran dzikir tarekat ditutupi dengan
hal-hal yang memperburuk citranya. Sebelum masuk dan
sesudah masuk, hal-hal yang menjauhkan kita darinya terus
hadir. Di sini kita dituntut pandai-pandai memaknai, cermat-
cermat memberi takwil. Semakin banyak pengetahuan
semakin banyak godaan membuat diri jauh dari majlis dzikir.
Seperti godaan mempertentangkan syariat dan hakekat.
Bisikan mendera: kok begini, kok begitu.

Kembali di sini dijelaskan keutuhan SMTH. Ambil kasus
air dan dahaga. Syareat adalah tentang aturan minum air
dan air minum. Hakekat adalah tentang rasa segar atau
hilang rasa dahaga. Makrifat adalah keyakinan tentang air
menyegarkan. Tarekat adalah tentang perbuatan meminum
sebagai jalan untuk menghilangkan dahaga. Memaknai yang
demikian adalah pemahaman utuh tentang SMTH. Kalau
mau hakekat, ambil syareat. Di kasus ini: kalau mau segar,
ambil air yang ditentukan. Kalau menjalankan syareat pasti
mencapai hakekat, bukti dari adanya makrifat, dan unjuk
kerja dari tarekat. Di sini: kalau mengambil air yang
ditentukan dan meminumnya bukti dari makrifat meyakini
air penghilang dahaga, bertarekat dengan meminumnya,
dan mencapai hakekat, rasa segar didapat. Kemampuan
memaknai suatu ajaran ke dalam hubungan SMTH sungguh
memberi motivasi yang kuat. Ini cara menjadikan hidupnya
dan nyatanya pengetahuan.

Hakekat itu lestari. Syareat itu berjenjang dan senjang
atas kondisi-kondisi pelakunya. Contoh perbuatan shalat.
Mampu berdiri, lakukan. Tidak mampu, duduk. Tidak
mampu, berbaring. Tidak mampu, beri isyarat. Tidak



18

mampu, isyarat mata. Lihat, semuanya boleh berubah.
Tetapi ada yang tidak berubah, hati bertaut kepada tuhan,
apapun yang terjadi. Hati yang bertaut dengan tuhan adalah
hakekat.

Tidak bisa dibilang hati bertaut bila tidak ada bukti
formil. Mana bukti formil hati bertaut dengan tuhan? Tidak
bisa hanya dikatakan sembarang saja.

Orang bertaut hati dengan istri, mana bukti formilnya?
Dia bekerja dengan jujur dan penuh tanggung jawab. Dengan
bekerja seperti itu dia berhak mendapat upah. Upah adalah
nafakah yang diharapkan istri. Dia berbuat dengan penuh
tanggung jawab adalah bukti formil hati dia bertaut dengan
istri. Jadi hati yang bertaut bukan basa-basi. Hati yang
bertaut memunculkan perilaku tanggung jawab.

Pelajaran syareat di pesantren atau di sekolah tidak
sama dengan tuntutan di masyarakat. Artinya senjang, atau
ada kesenjangan. Di pesantren diatur: orang yang tidak fasih
membaca Al Quran tidak boleh menjadi imam. Bahkan tidak
betul membaca Al Fatihah, shalatnya tidak sah. Aturan
begini tidak bisa dituntut di masyarakat. Gigi yang tidak
lengkap, bibir sumbing, waktu belajar yang masih sedikit,
keadaan fisik yang terlanjur uzur, tidak mungkin dituntut
dengan aturan di pesantren. Syareat akan berlaku senjang,
tetapi hakekat tetap lestari. Karena itu, alasan shalat imam
yang tidak fasih, atau buruknya bacaan, bukan halangan
untuk masuk ke dalam tarekat. Justeru ini media pelatihan
lestarinya hakekat dalam hati tanpa terganggu oleh senjang
syareat. Di dalam sini, fokus dalam latihan beramal ihsan
sebaik-baiknya, nanti di luar sana jalani aturan syareat yang



19

ideal. Kelak, akan muncul diri yang paripurna, perpaduan
amal ihsan yang bagus bersama amal syareat yang ideal.

Selama bersama komunitas tarekat dengar dan ikut
saja apa yang terjadi. Lembutkan hati dengan apa yang
terjadi di dalam. Semoga di luar nanti ada takwil yang
menjelaskan. Semoga ada ulama yang mengizinkan kasusnya
terjadi.

Misal, ada guru berkata: “Kamu tidak boleh baiat lagi
setelah baiat ini”. Takwilkan: mungkin maksud guru agar kita
fokus dan sungguh-sungguh dalam pelatihan amal ihsan.
Misal ada guru berkata: “Inilah syafaat yang menolong, tidak
ada syafaat lagi yang menolong di akherat nanti”. Takwilkan:
maksud guru biar kita sungguh-sungguh dalam menjalani.
Kita tahu dan yakin bahwa tuhan maha pengasih lagi
penyayang, tidak boleh ada istilah dari siapapun yang
menghalangi kasih sayang tuhan akan sampai kepada
siapapun hamba yang dikehendaki, di manapun dan
kapanpun. Tetapi ketika di dalam sini, diam saja. Fokus saja
kepada tujuan kenapa masuk tarekat.

Begitulah keadaan hidup menuntut untung bagi diri,
untuk menjadi pribadi fa-iz muflich, tidak hanya dengan
komunitas tarekat, bahkan di mana dan dengan siapa saja,
kecerdasan memberi takwil adalah kunci sukses.

Tarekat Sorot Cahaya Syareat, Bukti Makrifat
Tak kenal maka tak sayang. Tak ada makrifat maka tak

ada tarekat. Wujud syareat pantulan dari eksistensi hakekat.
Yakni, tak ada hakekat maka tak ada syareat. Ketika syareat
memancarkan cahaya, cahaya itu menyatakan sebuah arah



20

dan jalan. Pancaran itu makrifat. Arah itu kepada hakekat.
Jalan itu adalah tarekat. Jika cahaya redup, periksa syareat.

Yang memenuhi riwayat-riwayat lebih banyak tentang
syareat. Kemudian ada kisah-kisah pribadi penuh pesona.
Tarekat tidak diberitakan. Bagaimana bisa pesona pribadi itu
muncul dalam kisah-kisah kalau mereka tidak pernah
menekuni jalan tarekat?

Pemaknaan lain. Makrifat dan hakekat perlu wadah
yang tepat untuk mereka tumbuh subur berkembang.
Wadah makrifat adalah syareat, wadah hakekat adalah
tarekat. Pertanda syareat tidak benar nampak pada makrifat.
Petunjuk hakekat keliru periksa pada tarekat. Aturan yang
benar bersumber dari pengenalan yang baik. Tujuan yang
tepat dicapai dari arah yang benar. Pengenalan yang baik
akan memberi arah yang tepat.

Di masyarakat, muncul rumus-rumus bagaimana cara
membaca Al Quran dengan cepat, ramai rumus-rumus cara
shalat dijalankan dengan khusyuk. Forum-forum seminarnya
laku. Forum-forum yang menjelaskan rumus-rumus ini
disebut komunitas tarekat pada masa dahulu. Forum tarekat
menawarkan bagaimana cara beramal ihsan, sejak cara
praktek berwudlu, bagaimana praktek shalat, bagaimana
praktek membaca bacaan shalat tanpa kehilangan tautan
hati dengan tuhan, sampai kepada praktek sabar, praktek
syukur, praktek tawadlu, dan seterusnya. Semua praktek-
praktek itu bermuara kepada, dan berhulu dari, kelembutan
hati dan pengenalan jati diri dalam liputan nuansa dzikir
jasad dan dzikir ruh.



21

Forum-forum perihal ini sulit ditemui di tengah
masyarakat, karena keadaan masyarakat sekarang yang
kental dalam pelajaran syareat, sementara hambar dalam
pelajaran praktek tarekat. Ini semua korban kurikulum
sekolah yang serakah mau tuntas sependek periode waktu,
korban tuntutan hartawi yang tidak memberi waktu untuk
berkegiatan tafakur, dan efek samping pendalaman ilmu dan
spesialisasi yang baik tetapi berdampak kepada merebak
sekularisasi.

Keterampilan Menjaga Fokus
Ulama mengatur terhadap banyak amalan agar diawali

dengan niat. Niat awal ini adalah penetapan fokus. Ketika di
tengah-tengah, pikiran terbang ke mana-mana, kembalilah
kepada fokus, kembali ke niat awal. Niat awal orang masuk
tarekat adalah membaiki amalan ihsan, mendapat guru
pembimbing beramal ihsan, mendapat mitra dan komunitas
untuk tawashow bil chaqqi dan tawashow bis shobri. Nanti
di tengah-tengah itu banyak godaan pikiran untuk terbang
ke mana-mana. Godaan itu datang dari guru, dari teman,
dari bacaan, di samping dari dalam diri. Sering, untuk bisa
kembali kepada niat awal memerlukan keterampilan
memberi takwil. Mungkin nanti lebih berat lagi. Memang,
semakin tinggi pohon semakin keras angin menerpa.

Jika kita membaca apa komentar orang yang tidak
suka kepada tarekat maka isinya akan dipenuhi kalimat
negatif tentang tarekat. Seperti: tidak berasal dari Nabi,
keyakinan agama lain, keyakinan zindik, keyakinan syirik,



22

kultus individu, tahayul, khurafat, dan seterusnya. Pada
akhirnya manusia itu akan dibawa dua hal: mau atau tidak.

Jika mau, maka akan datang seribu alasan untuk
bertahan pada maunya. Jika tidak, juga begitu, akan dibuat
seribu alasan untuk tetap tidak. Bahkan di masing-masing
pihak, banyak yang bekerja secara ilmiah. Dari kerja ilmiah
ini masing-masing diberi gelar sarjana, master atau doktor.
Kelak di Akherat, masing-masing ini akan dipuji di sisi tuhan,
manakala niatnya demi kecintaan kepada tuhan, demi
menjaga kebaikan ajaran tuhan. Ini seperti dalam Festival
Film Indonesia, atau Festival Film Oscard. Baik yang menjadi
pelaku agonis atau pelaku antagonis memiliki peluang yang
sama untuk mendapat apresiasi pujian. Kondisi kita kala
membaca buku-buku pro atau kontra perlu seperti juri
dalam festival film, yaitu tidak ada keberpihakan kecuali
kepada prinsip dalam diri.

Kondisi dalam diri ada empat kemungkinan. Mungkin
sedang memperdalam, mungkin sedang mencari rambu-
rambu peringatan, mungkin sekedar mencari wawasan atau
hiburan, atau mungkin sebagai juri atau mengkritisi.

Kita semua adalah manusia. Umat sebelum kita juga
manusia. Yang mukmin dan yang kafir juga manusia. Selama
semua adalah manusia pasti ada hal yang sama atau serupa.
Baik pada ajaran umat terdahulu maupun pada umat
sekarang akan terpilah kepada dua ciri: ciri yang sama atau
serupa, dan ciri yang unik. Jika ada praktek kita hari ini yang
sama dengan praktek umat terdahulu bukan berarti meniru
yang dilarang. Meniru yang dilarang adalah pada ajaran
menduakan tuhan. Kalau meniru pada yang positif itu



23

dilarang, tidak mungkin ada anjuran menuntut ilmu dari
orang lain, tidak mungkin ada anjuran untuk saling mengenal
atau ta’a’ruf.

Perihal ucapan-ucapan dari kaum Sufi yang dipandang
munkar, sebagiannya masih bisa ditakwil, dan sebagian lagi
sulit.

Contoh dalam tradisi komunikasi dan sopan-santun
diucapkan begini: “Bapakku Nugraha”. Ketika pengucap
dekat bapaknya dia bilang begini: “Bapakku beliau,” sambil
menunjuk seorang pria dengan ibu jari dibuka sementara
jari-jari yang lain digenggam dan dilakukan dengan cara
merunduk. Tapi orang itu akan berkata: “Bapak tu saya,” ia
menunjuk ke si anak dengan telunjuknya dan menunjuk
dadanya ketika sampai pada kata “saya”. Tata-cara manusia
berkata-kata sering mengisyaratkan rasa subyektifnya.

Rasa subyektif sering muncul pada bahasa-bahasa
komunikasi. Lebih parah ketika bahasa itu muncul dari
keadaan dirundung semangat, cinta, benci; atau tergila-gila
oleh semangat, cinta, benci. Kalau sulit memberi takwil,
takwilkan saja dengan: Gila! Tidak perlu dibilang yang lebih
dari ini. Sesudah ini kembali kepada fokus membaiki amalan
ihsan dalam diri.

Kontemplasi Dzikir Taubat
Abu Dzar ra suatu ketika meminta nasehat kepada

baginda Nabi Muhammad saw. Kata beliau: “Jika kamu
beramal buruk maka ikuti dengan yang baik”. Wahai Rosul
Allah, apakah dari yang baik kalimat Laa ilaaha il-la l laah?
Jawabnya: “Ia seutama-utama yang baik”. At Targhib.



24

Nabi Musa as berkata: Oh tuhan, ajari aku sesuatu
dengannya aku mengingatMu. Jawab tuhan: “Ucapkan Laa
ilaaha il-la l laah! Jika langit yang tujuh beserta penghuninya
dan bumi yang tujuh dibuat pada satu sisi dan Laa ilaaha il-la
l laah pada sisi yang lain maka pasti sisi Laa ilaaha il-la l laah
yang lebih berat”. Dari Abu Said Al Khudri ra. Fatchu l Bari.

“Barang siapa yang berucap Laa ilaaha il-la l laah
dengan kholish (tulus) dari kalbunya, dia masuk surga”.

Itu motivasi mengapa semua tarekat bermuara pada
dzikir laa ilaaha il-la l laah. Menarik dari wasiat yang diminta
Abu Dzar Al Ghifari ra adalah dzikir untuk menghapus dosa
atau dzikir taubat. Berikut ini sebuah model kontemplasi
dzikir taubat.

Seseorang dalam keadaan suci, yakni bersih dari najis,
bersih dari hadats besar maupun hadats kecil, duduk seperti
duduk shalat yang terakhir, menghadap kiblat. Dia berucap:
Oh tuhan, Engkaulah yang dituju, ridloMu yang diharap.
Pikiran merenung masuk ke dalam diri. Menilik dalam diri
satu per satu. Siapa diri. Siapa diri. Terus. Terus.

Gali dengan kalimat istighfar. Satu kalimat satu
temuan. Atau paling tidak, dua kalimat satu temuan. Di sana.
Di dalam sana tergali: saya adalah pelaku ini. Oh saya juga
pelaku itu. Terus, masuk. Terus, masuk. Semakin dalam
menggali, semakin panjang kalimat terucap dan semakin
berat dalam suara. Banyak tergali ini dan itu. Ini dan itu
semua adalah buruk atau bahkan jahat. Lengkap dengan
bayangan kilas balik dari setiap ini dan itu. Mungkin
kontemplasi ini dicukupkan dengan sepuluh kalimat. Sepuluh
ini atau itu mungkin bisa tergali dengannya.



25

Datang rasa sesal, tak terasa mata berlinang, jerit
memerlukan pertolongan tuhan, solusi tuhan. Jeritan kepada
tuhan keluar, sekaligus jawaban dari kasih sayang tuhan
juga. Begini bunyi isakan sang hamba:

Paket 1 Paket 2
Allah chaadlirii
Allah haadii
Allah naashirii

حاضريالله
ھاديالله
ناصريالله

Allah ma-‘i'i'
Allah syaahidii
Allah naadhirii

معيالله
شاھديالله
ناظريالله

Dengan nada kuat tetapi merdu, kalimat “Allah
chaadlirii” yang pertama meluncur. Hati membayangkan
makna: Ya, di sini tuhan hadir. Diikuti “Allah chadlirii” yang
kedua: tuhan hadir dengan kasih sayang. Tiba kalimat yang
ketiga “Allah chadlirii”: tuhan hadir dengan belas-kasih. Pada
bagian akhir dari “chadlirii” tiba-tiba menukik rendah dan
datar, langsung disusul dengan kalimat “Allah haadii” yang
pertama: tuhanlah sang petunjuk. Keluar dengan sama
rendah dan datar. Pada yang kedua “Allah haadii”, kembali
naik: tuhan pemilik cara untuk menghancurkan dosa-dosa.
Lalu yang ketiga “Allah haadii”, naik lagi, nada gembira: Ya,
tuhan pembimbingku. Tiba pada kalimat terakhir keluar
dengan rendah dan datar, seolah datang rasa nyaman:
“Allahu naashirii”: tuhan penolongku.

Ya, inilah penghancur dosa-dosa …! Maka setelah ini
hamba menyatakan kalimat tahlil dengan semangat, pelan,
yakin dan pasti: Laa ilaaha il-la l Laah. Seperti mengejanya.

Hamba merenungkan dengan khusyuk. Bersama lidah
berbisik, bersuara yakin, bersuara tegas, mengeluarkan



26

kalimat tahlil, kalbu tak henti menaut Allah Allah…, pikiran
menyaksikan dosa-dosa dihancurluluhkan. Lidah ber-tahlil,
kalbu Allah Allah, pikiran kontemplasi atau Hu Hu.

Ketika meluncurkan kalimat tahlil Laa ilaaha il-la lLaah
pada lidah, hati ditautkan dengan lafad Jalalah Allah Allah
tanpa jeda, tanpa putus, tidak henti-henti. Seakan-akan
dzikir jahar adalah engkol untuk menyalakan mesin dzikir
khofi dalam hati. Kalimat tahlil mengengkol mesin dzikir
dengan gerakan empat langkah seperti berikut.

Arah kepala bergerak dari pusar ke pangkal dada, satu
langkah: Laa. Lalu ke puncak dada: ilaa-. Sambil memutar
sampai ha tiba ke sisi pundak kanan. Ini langkah kedua.
Ketika meluncur dari sisi kanan kembali ke pangkal dada,
meluncur suara: il-la l. Ini langkah ketiga. Langkah keempat:
Laah, dari pangkal dada bergerak menghantam ke dasar
kalbu, tepat dua jari di bawah jantung. Pertama kali pelan,
lalu naik lebih cepat, semakin cepat, tak ubah seperti
mengengkol mesin diesel.

Dzikir jahar (tahlil) yang dipasangkan dengan dzikir
khofi (jalalah), ibarat tuas (jahar) dengan penggeraknya
(khofi), dan ibarat godam (jahar) dengan alas (khofi). Ketika
godam dipukulkan kepada tumpukan dosa di atas alas, maka
dosa-dosa itu pecah remuk-redam luluh-lantak.

Ketika mesin dzikir khofi sudah bekerja, lepas engkol.
Suara mesin menyala dan berbunyi Laa ilaaha il-la l Laah,
seirama dengan Allah Allah. Alunan nada seirama antara
gerak godam dan gerak alas. Suara tumbukan terus terjadi,
mengeluarkan suara kuat berdentum. Tubuh merasa getaran



27

yang hebat. Paket dzikir di atas dapat disaksikan di youtube,
https://www.youtube.com/watch?v=wSYPtTE_ybo
https://www.youtube.com/watch?v=ImawTl0OK-Q

Meskipun cara dzikir ini disuarakan lirih, tetap akan
terasa kesan kuat berdentum pada diri pegiatnya. Dzikir ini
berjalan selama waktu yang dimaui. Tidak dipatok berapa
banyak jumlah kalimat tahlil, tetapi yang pokok, pegiatnya
mendapat rasa tenteram, tanpa tersiksa oleh sakit di tubuh.
Agenda rutin untuk kegiatan ini terjadwal, baik secara sendiri
dan juga bersama komunitas. Dengan begitu bibit-api yang
sudah ada terawat, mengekalkan bibit-api dzikir.

Sarana kedua merawat bibit-api adalah menjaga diri
dalam berkekalan. Maksud berkekalan adalah lafad Jalalah
Allah Allah diupayakan terus berdetak tanpa henti sebagai
dzikir khofi, di manapun berada. Kalbu berkekalan dengan
Allah Allah yang ditayangkan life streaming tanpa jeda.

Terkait paket kalimat-kalimat di atas, Imam Ghazali
meriwayatkan dalam kitab Ihyaa. Ia berkata: Sahal (w 283 H)
bin Abdullah At-Tustari berkisah perihal pengalaman dirinya.

Ketika berusia tiga tahun, aku biasa bangun di malam
hari dan melihat paman Muhammad bin Suwar berdoa.
Suatu hari dia berkata kepadaku: Bagus jika kamu ingat
tuhan penciptamu? Aku bertanya: Bagaimana aku
mengingat-Nya? Jawabnya: Ketika kamu membalik badanmu
beserta pakaianmu, katakanlah dengan hatimu tiga kali
tanpa menggerakkan lidahmu: Tuhan bersamaku, Tuhan
adalah pemerhatiku, Tuhan adalah saksiku (Allaahu ma-‘i’i’,
allaahu naadhirii, allaahu syaahidii). Akupun lakukan itu di
malam-malam. Kemudian aku melapor dan dia berkata:



28

Katakanlah tujuh kali setiap malam, jadi aku melakukan itu
dan kemudian aku melapor. Dia berkata: Katakan itu sebelas
kali setiap malam, jadi saya melakukannya, dan terasa
manisnya tiba ke dalam hati saya.

Setahun kemudian, pamanku berkata kepadaku:
Peliharalah apa yang telah aku ajarkan kepadamu, dan
dawamkan itu sampai kamu masuk kubur, karena itu akan
bermanfaat bagimu di dunia dan di akhirat. Aku telah
melakukannya bertahun-tahun, aku menemukan kemanisan
dalam rahasia (sirr)-ku.

Keluarga memilihkan guru, aku pergi kepadanya untuk
satu jam belajar kemudian pulang. Aku pergi untuk mengaji,
belajar dan menghafal Al-Qur'an. Ketika itu aku berusia
enam tahun. Aku biasa berpuasa sehari-hari dari sahur
sepotong roti sejak usia dua belas tahun.

Pamanku berkata suatu hari: Hai Sahal, barangsiapa
tuhan bersamanya, pemerhatinya dan saksinya, apakah dia
akan mendurhakainya? Jangan pernah kamu berani bersama
kemaksiatan. Demikian dari Al-ichyaa.

Dari kisah ini ternyata bertarekat adalah tradisi yang
dilatihkan sedari kecil dan inilah latar belakang dari
bermunculan kisah-kisah manusia pendahulu yang penuh
pesona dengan prestasi gemilang di peran masing-masing.

Menyepi Di Gua Hira
Menyepi di gua Hira meski terjadi sebelum menjadi

nabi, tetap saja dipandang sebagai jalan spiritual. Nabi Musa
as sebelumnya menyepi di bukit Tursina. Setiap rasul
memiliki kisah menyepi sebelum diangkat menjadi rasul.



29

Adakah riwayat dari baginda Nabi saw yang menyuruh
umatnya menyepi? Tetapi inilah tradisi orang-orang sebelum
diangkat sebagai nabi dan rasul. Karena begitu faktanya,
pendahulu dari kaum Muslimin ada yang menyusun tata-
cara menyepi. Kegiatannya disebut kholwat, tahannuts, atau
suluk. Contoh tata atur suluk dijelaskan tuan guru di Youtube
https://www.youtube.com/watch?v=inOw32YE7sI

Karena tradisi ini berlangsung selama ribuan tahun
melintas nabi-nabi terdahulu, maka tata-caranya akan
ditemukan di berbagai agama dan kepercayaan. Umat Nabi
Muhammad saw sebagai umat paling akhir dipastikan akan
memiliki rumusan tata-cara yang sebagian serupa dengan
tata-cara umat terdahulu. Ini bukan kebetulan. “Dan orang-
orang beriman dengan apa yang diturunkan kepadamu dan
apa yang diturunkan dari sebelum kamu” (QS Al Baqoroh 4),
mereka adalah orang-orang bertakwa.

Kegiatan suluk biasa berhubungan dengan latifah
tujuh. Ada istilah cakra, ini lebih sederhana dari latifah.
Cakra atau piringan berputar adalah energi psikoaktif dalam
tubuh manusia, suatu aura mistis, atau kimiawi spiritual,
yang dapat melampaui psikis, sampai memberi efek kepada
fisik. Begitu yang dipercaya sebagian orang. Serba tujuh.

Tujuh latifah. Tujuh langit. Tujuh orbit atom. Tujuh
cahaya tampak: ungu, nila, hijau, kuning, oranye, biru dan
merah. Tujuh pivot vital tubuh. Pangkal tulang belakang
terkait dengan kelenjar adrenal, asosiasinya dengan ego
memuji diri. Perut bagian bawah terkait dengan pankreas,
asosiasinya dengan birahi dan pujian dari luar. Solar pleksus
di bawah diafragma terkait dengan pankreas dan kelenjar



30

adrenal, asosiasinya dengan kendali diri. Dada terkait
dengan kelenjar timus, asosiasinya dengan emosi. Tenggorok
terkait dengan kelenjar tiroid dan paratiroid, asosiasinya
dengan keinginan. Di kening terkait dengan hipofisis dan
kelenjar pineal, asosiasinya dengan pikiran. Tengah kepala
terkait dengan saraf pusat, asosiasinya dengan spiritual.

Mengolah latifah-latifah memberi berbagai manfaat,
baik fisik, emosional maupun spiritual. Kegiatan tarekat
adalah bimbingan amal ihsan, termasuk di dalamnya pola
dan perilaku hidup sehat. Praktek akhlak mulia tidak hanya
disasar melalui anjuran-anjuran, melainkan melalui terapi
latifah. Laboratorium atau camp konsentrasi untuk terapi
latifah adalah kegiatan suluk. Suluk dilakukan dengan cara
terkonsentrasi atau cara berjalan.

Tarekat juga memperhatikan tujuh kekuatan, meliputi:
kekuatan kesadaran dan pengenalan diri, kekuatan tujuan,
kekuatan keyakinan, kekuatan cinta, kekuatan energi positif,
kekuatan konsentrasi, dan kekuatan keputusan.

Terkait latifah penjelasan dari tuan guru di Youtube:
https://www.youtube.com/watch?v=DWbHsLjLM6U
https://www.youtube.com/watch?v=wGoNYKHT5_4
atau https://www.kanalmu.com/2022/04/titik-latifah.html

Ruh dan Dosa
Siapakah manusia? Manusia adalah paduan jasad dan

ruh. Jasad akan ditinggal di bumi dan hancur. Ruh akan terus
menjalani kisah hidup selanjutnya. Ruh yang tuhan beri
sebagai bagian manusia harus kembali dengan sempurna,



31

utuh. Jika belum utuh, ruh akan menemui proses-proses
untuk dibuat utuh. Jika belum, tidak akan diterima di sisiNya.

Jika proses itu berupa siksa di kubur atau di neraka,
setiap pahala miliknya, baik dari perbuatan sendiri atau dari
hadiah dari orang lain, adalah untuk memperbesar nyala api
atau energi siksa, agar prosesnya dipercepat untuk selesai.

Jika kembalinya sudah diutuhkan di dunia dengan cara
dzikir dan kebaikan yang lain, pahala miliknya menambah
derajat di alam-alam berikutnya.

Ruh yang utuh atau tidak itu sebab tidak atau ada
noda dosa padanya. Dzikirlah api yang membakar noda atau
dosa di dunia. Hanya saja pembakaran oleh dzikir dari majlis
dzikir tidak setotal dari majlis suluk, karena prosedur yang di
suluk lebih ketat, intensif dan menyeluruh kepada setiap
latifah. Masing-masing latifah ada dosa-dosa tersendiri.
Dengan suluk diharapkan manusia kembali suci seperti bayi.

Logika terkait utuhnya ruh. Jika tidak utuhnya dari
bagian yang hilang, maka perlu dicari penambalnya. Jika itu
dari bagian tertutup noda, maka noda perlu dibuang. Jika
hanya api untuk menumbuhkan pada bagian yang hilang
atau untuk membuang noda, maka apa peran syafaat atau
pahala selain daripada membuat api lebih panas? Mungkin
inilah nalar tentang tidak ada syafaat di akherat. Maksud
dari nalar ini adalah tidak ada syafaat yang dikira enak pada
persangkaan kita. Atau adakah nalar lain bagaimana cara
membuat ruh kembali utuh dengan tanpa menyakitkan?

Tentu saja. Tentu saja ada. Nalar di atas adalah nalar
kedun-yan, alias nalar materialistis, nalar bendawi, dan nalar
di alam ikhtiar. Ruh itu dari urusan tuhan. Tidak ada hukum



32

atas tuhan. Hukum yang ada hanya atas makhluk. Hukum
atas tuhan hanya satu, yaitu kasih sayang. Ketika berbicara
ruh, maka hukum di alam bendawi dihentikan dan serahkan
kepada tuhan sepenuhnya, apalagi halnya selepas alam
dunia. Jadi logika di alam makhluk tidak dibawa-bawa
kepada tuhan. Ajakan kepada memiliki semangat ikhtiar
yang tinggi jangan dibawa-bawa kepada alam sesudah dunia.
Alam sesudah dunia adalah milik tuhan yang tidak pernah
diwariskan kepada hamba. Hanya tuhan pemiliknya. Sedang
alam dunia adalah milik tuhan yang diwariskan kepada para
hamba, maka di dunia manusia wajib berikhtiar dengan
puncak mutu ikhtiar yang terbaik.

Desekularisasi
Tema desekularisasi apa perlu dibicarakan terkait

tarekat dan dzikir? Kontemplasi di wilayah tarekat dan dzikir
meliputi dua alam, alam kasat dan alam nirkasat. Ketika rutin
kita di alam kasat, maka spontanitas kita ya serba kasat.
Logika kasat, nalar kasat, cita rasa kasat, bahkan normalitas
kasat. Karena begitu rutinitas kita, maka yang nirkasat dikira
tidak logis, tidak nalari, gagal rasa, bahkan dianggap
abnormal. Betul lho di dunia sain dan teknologi begitu. Yang
terbiasa di bidang makro-teknologi, kurang paham di bidang
nano. Kalau Einstein tidak datang, mungkin sifat dualisme
material dan cahaya akan dianggap khurafat dan sesat.
Anggapan di fisika mekanika tidak sama dengan di fisika
quantum. Meski begitu kaum tarekat sudah bermain di dua
dunia yang berbeda sejak ribuan tahun, yang kemudian
kaum religio-mekanis menganggapnya sebagai khurafat dan



33

sesat, karena mereka belum paham aspek religio-quantum.
Nah, cara pandang yang menerima nalar mekanik sembari
menolak nalar quantum ini disebut sebagai paham sekuler di
sini. Pendeknya, nalar begitu belum nalar kaum yang
beriman dengan yang ghaib. Di tema ini, pembaca akan
dibawa ke ide-ide aneh dan abnormal. Biarin ya. Agar kita
siap memasuki era four point zero, era milenial dan era
religio-quantum dalam area agama.

Era religio-quantum bukan era baru. Dia era lawas.
Tetapi karena kita pernah terlindas era renaissance dari
Eropa yang memuja-muja alam kasat yang serba mekanik,
yang dipropagandakan di era penjajahan, maka semua dunia
ikut tanpa kecuali, termasuk kaum muslimin.

Ide materialis yang dipermanenkan sebagai idioma
agama memengaruhi cara berpikir orang Islam puncaknya di
abad 14 masehi sehingga Taqiyuddin Al Chishny (w 1425 M)
menyebut Ibnu Taymiah (w 1328 M) berani berkata dan
memberi contoh bahwa tuhan bersemayam di atas Arasy
seperti dia duduk di atas kursi [baca: Daf’u’ syubahi man
syabbaha wa tamarroda]. Perihal makna semayam, Penulis
mengolah arti khusus dalam buku Rindu Mengenal Tuhan.

Setelah terkubur lama, ide materialis ini bangkit
kembali di 1800an dan tersebar bersama kolonialisme dan
kapitalisme. Bagaimana ide materialis ini berkuasa di
mindset sarjana agama akan terlihat dari reaksinya, contoh,
terhadap redaksi hadits Nabi saw, yakni: “Sesungguhnya
Allah mencipta Adam atas gambarnya”. Terserah apakah
“nya” kembali kepada Allah atau kepada Adam. Ada riwayat
menambahkan: “tingginya enampuluh hasta”.



34

Syekh Abdul Aziz bin Baz (w 1999) ketua majlis ulama
Saudi Arabi ketika itu (https://binbaz.org.sa/fatwas/1686/)
merasa perlu untuk memberi catatan terhadap riwayat di
atas. Ia berkata: “Kita wajib melaluinya sebagaimana ia ada
menurut cara yang pantas bagi tuhan, tanpa menyerupakan,
tanpa membuat seperti, tanpa mengubah; dari itu, tidak
harus citraNya yang maha luhur seperti citra adami…”. Apa
yang ia jelaskan selanjutnya tidak lebih dari makna ini. Syekh
memilih kata “nya” pada “gambarnya” kembali kepada Allah.

Syekh Ibn Sholeh ‘U’tsaimin (w 2007) dalam Syarakh al
’A’qidah al Wasithiah setelah memberi kalimat pembuka
yang diperlukan terkait riwayat di atas lalu berkata: “.. maka
aku berkata: ini nafi (menolak) kesepertian dan ini itsbat
(penetapan) bagi gambar, sesungguhnya Allah tidak ada
bagai seperti-Nya sesuatupun …”. Pendeknya syekh masih se
nada dengan Syekh Bin Baz dalam memaknai redaksi. Edisi
kedua kitab ini bertahun 1994. Versi online ada di
https://shamela.ws/book/11250/

Sebelas tahun berikutnya, Syekh ‘U’tsaimin menulis
dengan nama buku: Syarakh al ‘A’qidah as Safariniah
(cetakan pertama bertahun 2005), ketika terkait redaksi
riwayat di atas ia membuat diskusi yang bagus. Pertama: ada
yang mengira redaksi menentukan penyerupaan. Tentu ini
bertentangan dengan ayat “tidak ada bagai seperti-Nya
sesuatupun”, pemaknaan ini wajib ditolak. Atau: kata “nya”
kembali kepada Adam, agar makna tidak menabrak ayat.
Kedua: kata “nya” kembali kepada Allah pada maksud
makhluk disandarkan kepada kholiq, jadi kata “gambar
Allah” sama kasus dengan “rumah Allah”. Di sini Syekh



35

toleransi dengan pendapat yang menyatakan kata “nya”
kembali kepada Adam dan tidak lagi berkata seperti pada
tahun-tahun sebelumnya di mana masih terpaku dengan
menekankan ayat “tidak ada yang seperti-bagaiNya sesuatu
jua”. Lebih lengkap dari perkataan bisa dilihat di https://al-
fatawa.com/fatwa/50825/

Di https://ar.islamway.net/fatwa/12122/, Pembahas
kepada hadits dimaksud di atas sudah cair dan tidak repot-
repot lagi untuk membuat catatan “menafikan kesepertian”
seperti ketika Syekh Bin Baz masih ada atau di masa-masa
sebelumnya. Pembahas bersandar kepada paham Ibn
‘U’tsaimin yang kedua dan langsung berkata dengan dua
poin: Pertama, menyandarkan Adam kepadaNya melalui
kata “gambarnya”. Maksudnya seperti Ka’bah dikata “rumah
Allah” sebagai memuliakan ka’bah. Kedua, kata majemuk
tidak selalu bermakna menyerupai, seperti redaksi
“Golongan pertama yang masuk surga berupa bulan di
malam purnama”. Ini tidak bermakna manusia benar-benar
seperti bulan.

Lihat, pandangan Ibn ‘U’tsaimin berubah dengan
waktu dan dengan siapa bergaul. Tetapi mengapa mereka
pernah berpikir begitu repot dalam memaknai redaksi yang
begitu, padahal redaksi seperti itu biasa saja dalam budaya
berbahasa. Berikut contoh pembanding: “Arsitek membuat
gedung atas gambarnya, tingginya tiga lantai”. Jelas dan
tidak perlu ada penjelasan repot-repot lagi kan? Perhatikan
contoh redaksi ini: “Tuhan mencipta bumi atas gambarnya,
diameternya 6.378 kilometer”. Ini bahasa biasa, tidak perlu
dijelaskan untuk mencegah fitnah tuduhan sesat-kafir.



36

Nah, kalau kita dengan dua contoh redaksi yang
dibuat di akhir tadi langsung mengerti dan tidak memerlukan
penjelasan yang rumit, jadi ada apa para syekh di sana
pernah repot-repot seperti itu kalau tidak terpengaruh
dengan paham materialis. Kita tidak mungkin ikut paham
orang yang belum selesai dalam proses menggali
pemahaman, di sisi pihak lain yang sudah selesai.

Kaum tarekat yang mengikut paham yang tuntas pada
giliran berikutnya mereka melakukan kontemplasi untuk
membaiki amal ihsan. Kalau belum tuntas dalam paham,
bagaimana mungkin selesa untuk melakukan kontemplasi?
Karena itu, untuk bertarekat, yakni untuk menjalankan
praktek, konsep di satu bab dari makrifatnya perlu ada dan
mencukupi, lalu baca manual syariatnya, maka jalankan
praktek untuk merasakan hakikat. Prosedur ini dikenal oleh
banyak orang di dunia pendidikan keterampilan hidup.

Paham Tidak Konsisten
Di atas disebut bahwa paham religio-quantum adalah

paham lawas di kalangan kaum Muslimin. Sementara paham
religio-mekanik yang tertegun dengan ide materialis adalah
paham “selingan” atau intermezo dalam sejarah, yang
sampai sekarang masih men-gundal di sebagian orang.
Paham yang tidak konsisten yang sempat men-gundal di
tengah-tengah masyarakat kita adalah rumusan syirik terkait
minta bantuan jin, memakai jimat, tawasul dengan keramat
wali. Sementara  minta bantuan manusia, memakai baju anti
peluru, tawasul jabatan tidak dibilang syirik.



37

Rumus yang membedakan jin vs manusia, jimat vs
baju anti peluru, keramat wali vs jabatan adalah rumusan
sekuler, tidak konsisten, pro religio-mekanik, kontra religio-
quantum. Jika meminta bantuan jin atau bantuan keramat
wali syirik maka Nabi Sulaiman yang pengamal syirik lebih
awal. Jika memakai jimat syirik maka Talut, Nabi Dawud dan
para nabi sesudah mereka adalah pengamal syirik ketika
membawa tabut demi melancarkan urusan mereka.

Lha itu ada redaksi tentang tamimah, jimat di leher,
syirik? Jawab. Jika ada pertentangan dalam satu masalah
maka ambil takwil. Alquran mengizinkan tabut sebagai jimat.
Kholid bin Walid ke mana-mana membawa rambut Nabi saw
dalam rompinya, sementara ada riwayat bahwa tamimah itu
syirik. Maka takwil dari masalah ini adalah pada masalah
akidah. Pada masa Islam baru datang, orang Arab masih
kental dengan kepercayaan bukan kepada Allah, sementara
Nabi Dawud as dan Khalid bin Walid ra kental kepercayaan
mereka hanya kepada Allah, murni menauhidkan Allah.
Sebagaimana ruqyah, rapalan atau aji-ajian, ada riwayat
yang menyatakannya syirik. Tetapi Alquran sendiri yang
memberi kabar bahwa dari ayat-ayatnya ada yang untuk
obat dan rahmat. Jadi perihal ini berkisar kepada apakah
perbuatan itu berpegang dan bersandar kepada Allah atau
kepada yang lain.

Mengapa kaum pro religio-mekanik tidak mengatai
syirik kepada orang yang datang ke dokter untuk mengatasi
penyakitnya, padahal mereka mengatai syirik kepada yang
datang ke dukun pintar untuk berobat? Jawab mereka klise.
Dokter itu memberi obat dan bekerja secara saintifik. Lha,



38

apa dukun pintar di dunia pengobatan tidak memberi obat
dan tidak bekerja secara saintifik? Mereka akan berkata:
obat dukun pintar itu bekerja dengan hal yang tidak masuk
akal dan tidak memenuhi kaidah sain. Nah di sini, mereka
terjebak dengan area kasat vs nirkasat. Akal dan metoda sain
yang digunakan sering berkutat pada area kasat, maka area
nirkasat menjadi tidak masuk akal dan tidak saintifik.
Padahal kriteria orang beriman adalah tidak menolak alam
ghaib, nirkasat.

Metoda sain adalah kegiatan untuk membuktikan
dugaan-dugaan yang dipasang duluan sebagai hipotesa awal.
Metoda sain itu bisa bekerja di dua dunia, di area kasat atau
di area nirkasat. Jadi, tidak boleh metoda sain itu dikuasai
untuk kerja riset di area kasat saja. Gejala meta kasat terkait
medan magnet sudah dikenali di abad 18, terkait cahaya di
abad 19, dan terkait gelombang quantum di abad 20. Riset
mekanika di dunia Barat mulai tenar di abad 16. Sayang
sekali mental berpikir para sarjana agama Islam tetap
terjebak dalam kubangan religio-mekanik, padahal ini
semangat dalam dunia sain yang dimulai di abad 16. Hari ini
terapi nirkasat digunakan seperti hipnotik, mindfull, yoga,
cakra. Bahkan trik “tipuan” yang tidak meninggalkan efek
samping juga diteliti. Trik tipuan, apa maksudnya? Kapsul
diisi tepung tapi dikatakan obat. Dan ternyata trik ini manjur,
sama efektif dengan obat aselinya. Ini bukti bahwa sugesti
adalah obat yang efektif. Sugesti ini aspek nirkasat.

Dugaan, asumsi, hipotesa, dan terakhir sugesti.
Kenapa semuanya harus dibelenggu untuk area kasat? Siapa
kita? Kaum beriman dengan hal ghaibkah? Sudah lawas



39

kaum pegiat tarekat menggunakan dugaan di alam nirkasat
dan sugesti sebagai kajian riset mereka dalam lab-lab
tarekat. Inilah karya kontemplasi. Karya-karya yang ditulis
para sarjana pengamal tarekat adalah karya saintifik di area
nirkasat. Itulah kenapa di atas dikata area religio-quantum di
dunia Islam sudah sangat lawas. Itu membentang sejak para
nabi sebelum baginda Nabi Muhammad saw lahir.

Daerah Prosedur
Prosedur yang ditemukan manusia adalah hasil uji-

coba. Tidak ada yang langsung jadi. Sistem mesin yang diberi
minyak bakar, aki sumber api, minyak pelumas, dan elemen-
elemen yang kaku lainnya itu semua hasil daya pikir ratusan
tahun. Daya pikir ini tentu meliputi dugaan dan kontemplasi
sebelumnya yang diikuti dengan uji-coba berkali-kali di lab-
lab. Termasuk pembuatan suatu paket prosedur juga diawali
dari dugaan dan kontemplasi serta uji-coba. Jika paket
prosedur yang disusun tidak memberi hasil, maka diubah,
apakah satu paket sekaligus atau hanya beberapa unsur dari
paket itu diganti. Hasil yang didapat dari pengulangan
sebuah dugaan atau sebuah prosedur yang konsisten maka
dipandang sebagai sebuah teori, konsep atau fakta.

Lalu orang yang sama atau orang lain menduga-duga
lagi setelahnya, kemudian serangkaian paket dugaan-dugaan
disusun sebagai sebuah prosedur. Jika diulang-ulang hasilnya
konsisten maka ditemukanlah fakta baru, sesudah fakta
sebelumnya tadi. Dan begitu kerja ilmuwan itu berkutat
mencari fakta-fakta. Kemudian fakta ini dan fakta itu dipadu
menjadi serangkaian yang logis menurut pengalaman



40

berkali-kali bekerja di wilayah uji-coba, ternyata temuan dari
susunan rangkaian ini menunjukkan bahwa satu kesatuan ini
bekerja secara saling mendukung dan efektif, maka
ditemukan fakta sistem dan logikanya. Di tahap ini fakta dan
logika sistem ditemukan. Fakta sistem demi sistem, logika
sistem demi logika sistem yang ditemukan, pada giliran
kemudian sistem mekanik menjelma menjadi mesin seperti
yang sekarang kita rasakan manfaatnya. Begitu yang bekerja
di area mekanika. Peristiwa-peristiwa yang sama di area zat
kimia, di area perpaduan zat kimia-fisika, di area zat biologi,
di area perpaduan zat kimia-biologi dan seterusnya. Itu
semua masih bekerja dalam sistem kasat.

Kemudian ada orang menengarai ada fenomena nir-
kasat di balik yang kasat. Bermula dari cahaya tampak, lalu
menemukan cahaya tidak tampak, atau nirtampak, lanjutnya
orang sampai memahami gelombang dan quantum. Tibalah
era quantum memasuki cara pandang para ilmuwan. Di area
quantum, orang sudah memahami area-area nirkasat. Yang
semula area nirkasat adalah tidak masuk paham, tidak
masuk logika atau tidak masuk akal, sesudah era quantum
tiba, area nirkasat menjadi masuk paham, masuk logika atau
masuk akal. Akal itu memang memiliki pola bekerja yang
terbentuk dari pengalaman. Kalau orang yang tidak memiliki
pengalaman tentang sesuatu, pastinya sesuatu itu tidak
masuk ke paham orang itu.

Di area nirkasat, ketika orang akrabnya dengan zat-zat
alamiah dan sistem-sistem alamiah, lab-lab klenik dalam uji
coba membangun rasa dan fokusnya maka digunakan air,
tanah, api dan angin dengan melibatkan aroma-aroma



41

alamiah dari bunga-bunga, buah-buah dan kayu-kayu agar
sistem manusia bekerja maksimal, sebagaimana mesin
memerlukan bahan bakar, api dan pelumas. Lalu datang era
dupa dan minyak wangi. Ini semua prosedur yang pernah
mereka uji-coba sebelumnya. Ketika paket prosedur ini
memberi hasil yang efektif maka perpaduan ini menjadi
sistem yang diulang-ulang dalam setiap kerja mereka. Hari
ini orang mengatai semua itu sebagai perbuatan syirik. Mana
syiriknya? Ya, mereka pakai dupa, itu syirik! Itu bukan syirik,
itu prosedur yang mereka ketahui dan mereka alami efektif.
Protesnya lagi: Itu efektif karena dibantu Iblis! Jawabnya:
Mana ada Iblis mau bekerja sama dengan orang-orang ini?
Mereka juga kalau bekerja mengusir syetan dengan cara-
cara ini. Apakah itu berarti mereka menggunakan syetan
untuk mengusir syetan? Jika benar demikian, ini bukan kerja
syirik, karena Nabi Sulaiman menggunakan pasukan syetan
untuk memerangi sekutu syetan dan pasukannya.

Pekerjaan menggunakan syetan untuk memerangi
syetan bukan kerja syirik. Ini kerja cerdas. Kerja manusia itu
untuk membangun peradaban. Kalau untuk memerangi
syetan, ya gunakan saja syetan, jangan gunakan teknologi
karya peradaban manusia.

Jadi apa kerja syirik? Kerja syirik adalah menduakan
tuhan dalam segala arti dan akibatnya. Ide ada tandingan
bagi tuhan, ini syirik. Ide ada bandingan bagi tuhan, ini syirik.
Menolak, melawan, atau menentang tuhan ini kerja syirik.
Anggapan ada yang seperti tuhan, ini syirik. Ide ada milik
bukan dari tuhan, bukan asal mulanya dari tuhan, ini syirik.
Ide tuhan memiliki keterbatasan, memerlukan bantuan,



42

memerlukan cara, memerlukan sebab bukan dari tuhan, ini
syirik. Pendeknya, ide ada yang punya sesuatu dan asli bukan
dari tuhan, ada pada yang selain tuhan, ini syirik.

Jika perbuatan mengambil Nabi Muhammad sebagai
wasilah, menjadi perantara atau media untuk terkabulnya
hajat atau untuk meningkatnya kemuliaan seseorang di sisi
tuhan, apa ini juga syirik? Jika ide ini dikosongkan dari
karunia dan kasih sayang tuhan yang diberikan kepada
manusia, bukan rejeki dari tuhan, ini syirik. Jika ide ini datang
dari tuhan sebagai anugerah dan kasih sayang kepada
manusia, ini rahmat, ini bukan syirik. Begitu juga, jika makan
dipikir sebagai sumber asli bagi kekuatan tubuh - yang
dimaksud asli adalah melepasbersihkan dari sebab tuhan,
dari rejeki tuhan - ini syirik. Jadi mengambil Nabi saw sebagai
media, menunaikan shalat, atau mengambil sesuatu
sebagaimana adatnya seperti makan, minum dan ikhtiar
lainnya demi mendapat rejeki, jika dijalankan sebagai rasa
syukur maka ini adalah amal shaleh. Bagaimana tidak?
Sesuatu amal, hatta shalat, tidak menjadikan orang masuk
surga jika bukan sebab rahmat dari tuhan. Rahmat tuhan
sangat luas dan melimpah.

Perintah tuhan: ambil Iblis sebagai musuh. Maka ambil
Iblis sebagai musuh. Ini artinya siapkan kemampuan untuk
menaklukkan Iblis. Iblis itu hanya satu. Yang lain adalah
pengikut Iblis. Apakah perlu membuat institut atau club
untuk menerbitkan para pegulat yang mampu menaklukkan
Iblis? Perintah tuhan: jangan ikuti nafsu. Maka posisi nafsu
bukan sebagai ikutan melainkan sebagai kendaraan.
Kendaraan itu bergerak diatur dan diarahkan oleh sopir. Kata



43

tuhan: kehidupan dunia itu hanyalah senda-gurau. Maka
kuasailah ilmu senda-gurau untuk menguasai dunia. Bukan
malah dikuasai dunia.

Kalau ada orang memberi saran: Jangan main-main
dengan Iblis. Jangan main-main dengan jin. Jangan main-
main dengan dukun syetan. Itu sama arti dengan jangan
main-main dengan ular kobra, jangan main-main dengan
binatang buas. Larangan di sini tidak berarti perbuatan itu
syirik. Larangan itu hanya mengingatkan ada bahaya dan ada
resiko dari perbuatan itu. Main dengan ayam, boleh, kalau
patukannya tidak berbahaya. Jika berbahaya seperti ke anak
kecil maka bermain dengan ayam tidak boleh, bagi anak itu.
Main dengan ular kobra, jangan, karena sekali patuk
membunuh. Jika memiliki anti bisa yang mampu menangkal
efek pembunuhannya boleh main-main dengan kobra.
Jangan main-main dengan jin, mereka biasa minta korban.
Jika mampu menaklukkan jin, bahkan membawa mereka ke
dalam Islam, lakukan. Di setiap permainan ada aturan dan
ilmu. Jadi kata syirik jangan dijadikan tuhan kedua setelah
tuhan yang maha pemaksa dan maha perkasa, untuk
membungkam manusia menjadi mati berhenti.

Majlis Dzikir Lab Kontemplasi Kaum Tarekat
Di sini akan dikemukakan sedikit dari kontemplasi

pendahulu di Nusantara dalam kajian tarekat. Disebut
kontemplasi, artinya jangan berharap selalu ada dalil dari
wahyu. Sebagaimana dipahami dari tahap-tahap kerja sain di
atas, konsep ini adalah bagian dari bangun kerja sain di area



44

religio-quantum. Tidak ada dalil, bid’a’h dong namanya? Apa
masalahnya kalau itu bidah?

Sebagian pewicara bahasa gagal paham dengan wicara
yang dikeluarkan dari mulutnya. “Setiap bid’a’h dlolalah,
sesat”. Kalimat ini tidak sama makna dengan “bidah sesat”.
Coba bandingkan redaksi pertama ini: “bola bundar” dengan
redaksi kedua: “setiap bola bundar”. Redaksi pertama
menunjuk arti wajib bahwa yang disebut bola ya bundar,
sehingga mustahil ada bola berbentuk kotak. Karena itu
redaksi kedua tidak pas, karena jika bermaksud pada arti
wajibnya maka redaksi kedua adalah pemborosan dalam
berbahasa. Lalu ada orang membawa karung sambil berkata
“setiap bola merah”. Dia benar jika dia bermaksud
mensetiapkan bola berwarna merah yang di karung saja.
Tetapi jika dia memaksudkan bola yang di luar karung juga
merah, maka dia salah, karena banyak ragam dari warna
bola-bola. Jika kita memahami model bahasa ini dan
maknanya maka begitu juga makna redaksi dari “setiap
bidah sesat”. Artinya redaksi ini tidak dimaksud bahwa kata
“setiap” berlaku kepada apa saja dan di mana saja. Ia hanya
berlaku pada yang ada dalam “karung”. Para sahabat yang
memahami perihal “karung” ini seperti Umar bin Khattab ra
pernah berkata: “sebaik-baik bidah ini” menunjuk kepada
acara shalat tarawih berjemaah di awal malam. Di lain waktu
anak Umar ra pernah berkata: “Adzan awal hari Jumat
bidahnya Utsman bin Affan”. Ia berkata dengan datar, tanpa
marah-marah. Di lain tempat, ada sahabat buat-buat
kebiasaan shalat yang bukan dari baginda Nabi saw, seperti



45

Bilal ra buat shalat syukur wudlu, dan Nabi saw tidak marah.
Yakni semua hal ini bukan dari yang ada dalam “karung”.

Sesuatu yang tidak ada pengalaman sebelumnya perlu
diujicoba dalam lab, apakah ia efektif atau tidak, apakah
berbahaya atau tidak. Dalam uji-coba kontemplasi tarekat,
prosedur yang dilakukan mengikut pola sabda Junjungan
Nabi Muhammad saw, yaitu: “Sebaik-baik berita kitab Allah,
sebaik-baik panduan arahan Muhammad. Seburuk-buruk
perkara yang dibaru-barukannya. Setiap bidah sesat. Setiap
sesat ke dalam neraka”.

Redaksi sabda di atas sudah menjelaskan apa yang
menjadi “karung”, yaitu: Apa pokok pesan dari berita Al
Kitab dan apa arahan Nabi terhadap pokok pesan tersebut?
Di luar dari itu berarti di luar “karung”. Jadi dengan berita ini,
jangan memasukkan hal-hal di luar ke dalam “karung”. Tidak
ada tambahan lagi kepada isi “karung”. Yang mendefinisikan
“karung” hanya Allah dan Rasul. Bila ada orang datang
membuat definisi “karung” ini maka dia membuat ajaran
baru. Isi “karung” itu harus jelas, harus diketahui oleh kaum
muslim sekalipun awam. Yaitu rukun iman, rukun Islam, apa
yang harus dikenal dari agama tentang yang tegas
haramnya, tentang yang tegas wajib atau fardlunya. Yakni
perkara-perkara yang orang muslim menjadi aib, atau tidak
patut, jika tidak mengetahuinya.

Yang dibaru-barukan dari perkara. Misal, benda sudah
berbentuk lingkaran dibuat lurus. Ini merusak. Tetapi jika
tidak bermaksud merubah bentuk, melainkan hanya masalah
untuk mengaturnya, nah ini masalah yang tidak merusak.
Tetapi awas, biar begitu, perlu hati-hati. Jika masalah ini



46

dipandang sebagai bidah, maka hadapi sebagai sesat dalam
makna asal bahasa Arab, yaitu hal yang tidak pada biasanya,
belum dikenal, barang hilang. Karena masalahnya belum
dikenal duduk perihalnya, maka masukkan ia ke dalam
neraka, yakni api untuk membakar. Lakukan uji-coba dengan
api, bila perlu sekuat-kuat api. Kerja ini dilakukan oleh ahli
metalurgi untuk menguji mineral yang belum jelas dengan
dibakar agar menjadi jelas apakah ada emas atau tidak ada.
Demikian juga kerja kaum tarekat, api atau neraka bagi
mereka adalah dzikir dan kerja berat ruhani lainnya. Mereka
menyusun prosedur ketat ala mereka untuk menguji apakah
masalahnya efektif atau tidak, untuk memastikan derajat
kedekatan dari obsesi yang dicari.

Ide yang mendorong masalah baru dalam tarekat
timbul dari hal-hal yang sudah ada adalah sabda Nabi saw:
“Kamu menyembah Allah seolah-olah kamu melihat. Kalau
tidak, maka (sadari) sungguh Dia melihatmu”. Kata “seolah-
olah” dan ide untuk menyadari, keduanya mendorong
kontemplasi dalam mencari model untuk mencapainya.
Tentu saja hasilnya juga bertingkat-tingkat, berjenjang-
jenjang. Syariat yang kurang tepat, kurang menyampaikan
kepada hakekat yang sejati. Syariat yang kurang tepat,
karena makrifat yang lemah. Syariat yang lemah, prosedur
tarekatnya lemah juga, sehingga lemah mengantar kepada
hakekat. Maksud kurang tepat atau lemah terkait syariat di
sini bukan dari bunyi tata atur, karena perihalnya ada dari
kitab-kitab fiqih. Tetapi yang dimaksud lemah di sini adalah
kontemplasi yang dimiliki terhadap syariat.



47

Apa yang sudah diungkapkan pada dzikir taubat, dan
bagaimana gerak empat langkah dari pengucapan kalimat
tahlil, apakah ada hadits yang memandu begitu? Kalau tidak
ada, pikirkan itu sebagai kontemplasi yang pernah menjadi
pengalaman para pelakunya sekira seribu tahun atau lebih.
Kalau itu suatu bidah, bidah yang sudah diujicoba di lab dan
dibakar, dijadikan dzikir dengan api semangat yang cukup
berat bagi yang tidak terlatih. Hasilnya? Para pengamal
tarekat tidak ada yang keberatan, bahkan mengambilnya
sebagai rumusan umum. Ini bisa diambil sebagai bukti
bahwa prosedur itu bekerja dan bermanfaat. Bahkan orang
yang dekat dengan zaman para sahabat ra hidup, yang
bernama Fudloil bin ‘I‘yadl (atau dibaca ‘A‘yadl, l 107 H – w
187 H, guru dari Imam Syafi‘i‘ rh), menceritakan bahwa para
sahabat Rosulullah saw jika berdzikir mereka condong ke
kanan dan ke kiri seperti pohon ditiup angin yang menerpa
ke depan kemudian ke belakang (At Tarotib al Idariyah:
2/141, lihat https://www.nafahat-tarik.com/2017/ 05/Al-
Haraka-Fi-Dikr.html, diskusi lebih lanjut di https://www.ahl-
alquran.com/arabic/show_article.php?main_id=21229).

Kajian kontemplasi pengamal tarekat
sangat banyak, sebagian terbuka untuk
umum, tetapi banyak yang sulit untuk
dimengerti oleh pelajar kelas dasar.
Kontemplasi tarekat dimengerti melalui
pengalaman rasa atau dzauq, bukan melalui
cerita.

Model manusia di sebelah ini karya
kontemplasi ulama tarekat. Ia dibuat dari dua



48

lafad (محمد). Dua mim awal dibuat menjadi kepala. Dua cha
menjadi pundak kanan dan pundak kiri. Dua mim tengah
menjadi bingkai dada dan kalbu. Dua dal untuk kedua kaki.
Dinding kepala berlapis dua. Dinding kalbu berlapis tiga di
balik dada. Di dalam kepala ada ( وھ ), Hu, dzikir ismu ghoib, di
dalam kalbu ada (الله), Allah, dzikir ismu dzat. Bermula dari ide
memecahkan misteri dari kata “seolah-olah” dalam hadits
ihsan “seolah-olah melihat tuhan saat beribadah”, maka
model ini dibuat sebagai pendekatan. Konsep yang panjang
muncul setelah model dan uji coba model. Hampir semua
tarekat membicarakan konsep ini. Gambar ini diambil dari
manuskrip berjudul Wirid milik Pesantren Keranji Lamongan
dengan nomor EAP061-2-50 dalam laman British Library. Apa
makna dari model ini, silah baca buku-buku terkait tarekat
dan tasawuf.

Mengapa model yang dibuat diambil dari nama
baginda Muhammad saw? Ketika tuhan menentukan beliau
sebagai model teladan, model insan kamil, ia menjadi obsesi
kaum tarekat. Dua nama “muhamad” mewakili muhamad
jasmani dan muhamad ruhani, muhamad kasat dan
muhamad nirkasat. Ketika membahas SMTH kaum tarekat
memiliki ide begini. Syariat badan Muhammad. Hakekat sifat
dan perbuatan ruh Muhammad. Makrifat dzat dan sirr
Muhammad. Tarekat itu aktivitas wujud Muhammad, atribut
Muhammad, nama Muhammad. Muhammad itu tempat
nyatanya Allah. Allah di dalam batin Muhammad itu ibarat
ruh dalam jasad. Banyak gubahan yang muncul dari obsesi
terkait nama baginda. Nama ini bergayut menjadi idioma
dalam ide, pikir dan sugesti kaum tarekat.



49

“Muhammad tempat nyatanya Allah” bukan maksud
tuhan perlu tempat, melainkan kesaksian akan tuhan dalam
diri. Begitu juga maksud “Allah di dalam batin Muhammad
itu ibarat ruh dalam jasad” bukan tentang tuhan bertempat
seperti ruh bertempat dalam jasad, melainkan diri kita
menyatakan ingatan akan tuhan hidup dan aktual dalam diri
dan perilaku seperti ruh sebagai pertanda adanya hidup.

Ulama tarekat memandang kalbu sebagai elemen
yang sangat penting, apalagi baginda Nabi saw memberi
petunjuk bahwa kalbu adalah rumah tuhan dan jika kalbu
baik maka baik semua dalam tubuh, sebaliknya jika buruk
maka buruk semuanya. Memikirkan kalbu, kaum tarekat
sampai kepada model kalbu berdinding tiga lapis di balik
dada. Dengan mengolah tiga lapis potensi ini akan
memperkuat bashiroh untuk dapat bersaksi atas keagungan
tuhan. Model tiga ikan yang dibuat bertumpuk pada bagian
kepala, inspirasi tiga kekuatan untuk meningkatkan
ketajaman pandangan agar menembus tirai. Dzikir nafi itsbat
(kalimat tahlil) untuk membuka tirai
atau hijab Wachidiah. Dzikir ismu
dzat (Allah Allah) untuk membuka
hijab Wachdah. Dzikir ismu ghoib
(Hu Hu) untuk membuka hijab
Achadiah. Gambar ini diambil dari
sumber yang sama dengan gambar
sebelumnya.

Al Quran menunjuk kepada
tiga atau empat nama terkait dengan ini: dada, kalbu, fuad
dan lubb. Menurut ahli hikmah At-Tirmidzi (w 320 H/ 932 M,



50

ia bukan Imam Tirmidzi perawi hadits, w 278 H) dalam Bayan
al Farq: Lapis dada tempat cahaya islam dan nafsu amarah.
Lapis kalbu tempat cahaya iman dan nafsu malhamah. Lapis
fuad tempat cahaya makrifat dan nafsu lawamah, dan lapis
lubb tempat cahaya tauhid dan nafsu mutmainah [kaji Yusuf
Walid Mar’i; 2009].

Obsesi Sepanjang Kesadaran
Setiap ide, pikiran, perkataan dan perbuatan sucikan

dengan kalimat Laa ilaaha illal laah. Ini adalah dinding yang
memisahkan aspek kasat atau nirkasat yang muncul dari
setiap diri manusia apakah masuk ke dalam syirik atau tidak
syirik. Memegang parfum sucikan sugesti dengan tiada
pengaruh melainkan Allah. Memegang dupa sucikan sugesti
dengan tiada pengaruh melainkan Allah. Mendekati jabatan
sucikan sugesti dengan tiada penolong melainkan Allah.
Mendekati keramat wali sucikan sugesti dengan tiada
penolong melainkan Allah. Mengambil obat dari dokter
sucikan sugesti dengan tiada penyembuh melainkan Allah.
Mengambil obat dari orang pintar sucikan sugesti dengan
tiada penyembuh melainkan Allah. Bergaul dengan kawan
bangsa manusia sucikan sugesti dengan tiada pemberi
manfaat dan tiada pemberi madarat melainkan Allah.
Bergaul dengan kawan bangsa jin sucikan sugesti dengan
tiada pemberi manfaat dan tiada pemberi madarat
melainkan Allah. Tetapi ingat bahwa di setiap kasus di atas
semuanya memerlukan ilmu dan prosedur. Tidak paham
akan ilmu dan prosedur maka bertanyalah, jika memang itu
diperlukan dengan mendesak. Jika tidak mampu melakukan



51

sendiri maka cari jalan lain dalam menjalankan ikhtiyar
dengan tetap menaati syareat Nabi Muhammad saw.

Obsesi yang tidak berubah, kapan saja, di mana saja,
dengan siapa saja, terpateri kuat dalam idiom kaum tarekat
begini: “Makrifat iku liyeping awas kahendeh dene kang
paring awas, liyeping tingal kahendeh dene kang paring
tingal, liyeping puji kahendeh maring kang paring puji,
tegese lali maring pangerane sajerone mangeran, lali ing
sembahe ing sajerone anembah, lali maring pujine ing
sajerone amuji, lali ing tingale ing sajerone aningali”. Kira-
kira maksudnya begini: orang yang sudah makrifat ketika
melihat tidak lupa akan Sang Pemberi penglihatan, ketika
memuji atau dipuji selalu sadar dengan Sang Penentu pujian,
ketika sebagai raja ketika itu juga sadar diri sebagai abdi
Sang Maharaja, ketika menjadi abdi sadar itu perilakunya di
depan yang Maha Berhak akan pengabdian diarahkan. Ini
dari manuskrip Keranji berjudul Martabat. File British Library
ke 45. Kapan ada syirik menyelip dalam diri orang seperti ini?

Bertarekat Warisan Tradisi
Dari manuskrip milik Pesantren Keranji juga, dokumen

bernama Babad Tanah Jawa versi Drajad (The History of Java
version Drajat) bernomor 54. Lengkapnya silah ke alamat:
https://eap.bl.uk/archive-file/EAP061-2-54

Bertarekat dilakukan oleh generasi pendahulu di
Nusantara, bahkan Sunan Ampel sebagai perintis intelektual
muslim mengajarkan kepada murid-muridnya. Petunjuknya,
misal, ada di bagian bawah pada halaman 129 dan di bagian
atas halaman 130 disebutkan sebagai berikut.



52

“Raden Paku winulang ngaji ing jeng Sunan Ampel
Denta, putus ilmu sedayane, syariat lawan thariqat, merta
ilmu hakikat”. Maksudnya: Raden Paku (sebelum digelari
Sunan Giri) mengaji kepada kanjeng Sunan Ampel Denta
secara lengkap, ilmu syareat, ilmu tarekat serta ilmu
hakikat… (bersambung ke berikutnya).

timulya winulang suluk ing wiride naqsyabandiyah.”
Maksudnya: disempurnakan dengan pengajaran suluk, cara
wirid Naqsyabandiah.

Lembaran utuh untuk masing-masing halaman 129
dan 130 adalah berikut ini.



53

Halaman 129

Halaman 130



54

Penutup
Bumi kita berputar pada porosnya. Ada waktu bagian

tertentu menjauh. Tetapi tunggu ada saat bagian itu akan
kembali ke titik semula.

Segala yang tidak pada tempatnya, meskipun dihiasi
dengan dalil-dalil indah, akan tetap hampa, tidak memberi
kesegaran. Ketika itu manusia akan mencari-cari yang hilang
untuk kembali kepada yang sewajarnya.

Tetapi sayang, manusia itu makhluk yang fakir. Teramat
fakir. Semangatnya menyala hanya ketika ada sorak-sorai
penggembira. Terbukti sulit mencari berita di mana orang
yang menekuni panduan tarekat, atau ilmu apapunlah,
dengan lengkap seperti yang ada pada generasi pendahulu.
Ini sebab lingkungan yang kurang harmonis sehingga hal-hal
yang semestinya tercipta dalam arus yang progresif menjadi
tertunda. Lumayan jika hanya tertunda, tetapi ada sebagian
yang punah. Ulah dari kaum yang usil - karena tidak
sepaham, dia mengusili paham orang lain - menjadi kendala.
Apa yang dikira tidak berharga sedikit demi sedikit lenyap.
Generasi di belakang hari tidak tahu. Mendengar? Tidak.
Memiliki ide? Jauh. Benarlah nasehat Hasan Bashri (w 110
H): “Jadilah orang yang berilmu, atau orang yang belajar,
atau pendengarnya, atau pecintanya. Jangan menjadi yang
kelima, maka kamu rusak”. Bisa juga dibaca: “maka kamu
merusak”.

Tulisan ini bukan untuk pelajar. Untuk pendengar?
Bukan. Untuk pecinta pun bukan. Paling, ini untuk tidak usil
kepada para pengamal tarekat. Hormati apa yang mereka
perbuat, kalau belum mau menjadi bagian dari mereka.



55

Minimal tahu bahwa mereka memperbuat amalan dari cinta
mereka kepada tuhan, dari kesadaran mereka sebagai
hamba. Bagaimana menolak tarekat jika imam Hanafi, imam
dari semua imam, adalah pengamal tarekat?

Imam Hanafi (Abu Hanifah Nu’man, w 150 H) selain
sebagai imam besar madzhab fikih, ia juga bertarekat. Ali ad-
Daqqoq berkata: “Saya mengambil tarekat dari Abu al-Qasim
an-Nasra Abadzi. Abul Qosim berkata: Saya mengambilnya
dari as Syibli; dia dari Abul Qosim al Junaid; dia dari as Sirri
as Siqthi; dia dari al-Karkhi; dia dari Dawud at-Tho'i, dan dia
mengambil ilmu dan tarekat dari Abu Hanifah, dan masing-
masing dari mereka memuji dan mengakui keutamaannya.”

Ibnu Abidin berkata dalam Chasyiah ad Durru l Mukhtar
tentang imam Abu Hanifah: Dia ksatria bidang ini, karena
ilmu hakekatnya tegak di atas ilmu, amal dan penyucian diri.
Imam Ahmad bin Hanbal berkata perihalnya: Beliau dari sisi
ilmu, wara, zuhud, dan memilih akhirat pada derajat yang
tidak tercapai oleh siapa pun, sampai dicambuk di
pengadilan, dia tidak berubah. Abdullah bin Mubarak
berkata: Tidak ada yang lebih pantas diikuti selain Abu
Hanifah, karena dia adalah imam yang saleh, murni, wara,
alim, fakih. Dia menyingkap ilmu dengan kasyaf yang belum
pernah dicapai orang lain baik dengan pandangan,
pemahaman, kecerdasan, ataupun ketakwaan. At-Tsauri
berkata kepada orang yang bilang baru pulang dari Abu
Hanifah: Kamu baru pulang dari orang yang paling tinggi
tingkat penghambaannya di muka bumi.

Allah sang pembimbing kepada itu semua.



56

Yang merindu akan bimbingan
tuhan yang maha baik

Subchaanallah wal chamdulillaah wa laa ilaaha il-
lallaah wa-llaahu akbaru wa laa chaula wa laa quwwata il-
laa bil-laahil ‘a’liy-yil ‘a’dhiim ‘a’dada kholqihii wa midaada
kalimaatihi wa zinata ‘a’rsyihii wa ridloo nafsihi.

Semoga sholawat dan salaam selalu tuhan limpahkan
bagi guru pengabdi yang sejati, rosul yang menjadi rachmat
bagi alam semesta, wasiilah manusia yang tepat dalam
menghamba kepada tuhan mereka. Aamiin aamiin aamiin.

Semoga tuhan mengampuni para pendahulu, para guru,
para orang tua, dan kami sekalian. Aamiin aamiin aamiin.

Salut selalu untuk semua para utusan
Puji tuhan semesta alam



57

Pedoman Transliterasi
ت ط ث س ش ص ح خ ه
t th ts s sy sh ch kh h
د ض ظ ذ ز ج ءَ  ءِ  ءُ 
d dl dh dz z j a i u
عَ  عِ  عُ  بِئْ  بُؤْ  بَأْ  بَعْ  بِعْ  بُعْ 
‘a’ ‘i’ ‘u’ bi^ bu^ ba^ ba' bi’ bu’
ق ك ل م ب ف ن غ -
q k l m b f n gh pemisah

Contoh-contoh
ناضِرَة نَظِیر نَذِیر نًدِیر

naadliroh nadhiir nadziir nadiir
بَثِیث بَصِیص بشِیش بَسِیس

batsiits bashiish basyiisy basiis
لَ  فَعَّ اسُْتُعْمِلَ  اسُْتُؤْنِفَ  الاْخَْیَارمِفتاحُ 

fa’-‘a’la ustu’mila ustu^nifa miftaachu l akhyaar
ال فُعَّ فُعَال فَعِیل فعَُول

fu’-‘a’a’l fu-‘a’a’l fa-‘i’i’l fa-‘u’u’l
كُؤاب كَؤُوب كَئیِب

ku-aab ka-uub ka-iib

Catatan
Di masa ejaan lama, huruf c belum menjadi bagian dari abjad yang dikenal maka
tidak ada ch untuk (ح) melainkan h saja. Di era transisi masa ejaan lama ke masa EYD
di mana huruf c ada, transliterasi ch untuk (ح) diperkenalkan, tetapi sebagian
pengguna belum akrab, sehingga ada yang menulis nama Cholil dan Kholil, Achmad
dan Akhmad. Di sini tiga huruf yang memiliki tempat keluar di tenggorok dibedakan
dengan ch (ح), kh (خ) dan h (ه), begitu juga ‘a’ ( َع) dibedakan dari a ( َء).



58

Sekelumit Tentang Penulis

Sofwan anak Nadi adalah anak dari
pernikahan Bang Nading orang Ciputat dan
Ceu Djunasih orang Cirebon. Penulis
memulai sekolah formal SD di Rangdu,
tamat di Pusakanegara, Subang; MTsNU

dan MANU di Buntet Pesantren Cirebon. Surau belajar
agama diikuti sejak kecil hingga dilanjutkan dengan
melawat ke beberapa pesantren di Jawa Barat, Jawa
Tengah dan Jawa Timur. Itu semua terjadi antara 1979
hingga 1985. Sesudah itu penulis merantau ke Kota
Bandung, melawat ke Kuala Lumpur dan tinggal di Teluk
Arab dari 1989 hingga 1992. Penulis meminati bidang
teknik dan kedokteran, meski tinggal di komplek di King
Saud University di Riyadh, tidak dapat mengambil kuliah di
sini karena kedua bidang ini di masa itu tertutup bagi
pelajar bukan warga negara Teluk. Tetapi penulis tetap
tidak dapat pulang karena terhalang oleh Perang Teluk
antara Irak dan Kuwait. Sambil menunggu perang reda,
penulis berkunjung ke banyak syeikh untuk belajar agama.
Setelah perang reda, penulis kembali ke Bandung untuk
mengambil ijazah S1 teknik (1995), ke India untuk
mengambil ijazah S2 teknik (2002) dan ke Kuala Lumpur
untuk mengambil ijazah S3 teknik (2012). Buku lain dari
Penulis: Rindu Mengenal Tuhan, penerbit Ruang Karya
(2023). Penulis tinggal di Kota Bengkulu menjadi abdi
masyarakat, bangsa dan negara. Penulis dikaruniai istri,
anak-anak dan cucu. Semua saleh dan salehah. Semua
berkah. Amin. Alchamdulillah.


